
Correspondance avec l’auteur : Jimmy Mpezo, courriel : mpezoj@hotmail.com 
Pour citer cet article : Mpezo, Jimmy. 2025. « Corruption, non-violence et résilience : 
Anarchisme éthique ou les pratiques révolutionnaires utiles à la transformation  
sociale ». Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025): 137–164. DOI: 
https://doi.org/10.26034/fr.jehe.2025.8986 © L’auteur. CC BY-NC-SA 4.0. Visitez 
https://jehe.globethics.net 
 

 
 

 

 

Mots clés 

Non-violence, éthique publique, résilience, anarchisme académique, 
gouvernance éthique, courage moral, dignité humaine. 

Résumé 

Cet article examine comment la corruption s’insinue dans les structures 
sociales non pas comme un acte isolé, mais comme une atmosphère diffuse 
qui altère progressivement les repères éthiques et moraux. À travers des 
exemples politiques, économiques, académiques et sociaux, il montre 
comment l’inacceptable devient normalisé, influençant comportements et 
pratiques institutionnelles. En mobilisant des références philosophiques, nous 
mettons en lumière les mécanismes de légitimation de la corruption et ses 
effets sur la confiance et la cohésion sociale. Ceci nous permet de mettre 
ensuite en évidence des alternatives éthiques telles que la non-violence, 
l’anarchisme éthique, l’éducation au courage moral et la résilience.  
Ces approches offrent des moyens concrets de dénormaliser la corruption, de 
restaurer la dignité et de favoriser la transformation sociale, soulignant le rôle 
central des institutions d’enseignement supérieur dans la régénération éthique 
et la formation de citoyens responsables. 

 

Corruption,  
non-violence et résilience  

Anarchisme éthique ou  
les pratiques révolutionnaires utiles 

à la transformation sociale 
Jimmy Mpezo 

Décembre 2025. 

 

 



138 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

1. Introduction 
Il existe des réalités qui ne se contentent pas d’exister : elles s’infiltrent.  
Elles glissent sous les portes, s’installent dans les habitudes, et bientôt, 
deviennent tellement banales qu’on ne les remarque plus. La corruption est 
de celles-là. Ce n’est pas simplement un acte ponctuel ; c’est une atmosphère. 
Une présence diffuse qui altère subtilement les repères éthiques, qui brouille 
la vision morale de ceux qui y vivent quotidiennement.1 Elle avance sans 
bruit, se fond dans les routines, s’inscrit dans les gestes et les regards, jusqu’à 
se confondre avec la normalité. Ainsi, le scandale cesse de choquer et la faute 
se fait invisible, tandis que la société continue à tourner, comme si l’éthique 
avait perdu toute densité. 

Cette normalisation du dysfonctionnement transforme l’inacceptable en 
habitude. Les faveurs dissimulées, les arrangements silencieux et les 
compromis répétés deviennent un langage courant, un savoir implicite que 
chacun apprend et reproduit.2 La corruption n’est alors plus seulement une 
déviation morale, mais un tissu relationnel qui modèle les comportements, 
fragilise les institutions et altère la confiance publique. Elle façonne un monde 
où les règles ne sont plus guidées par le bien commun, mais par l’intérêt 
particulier et l’habitude de la soumission. 

Dans ce contexte, les enjeux pour l’éthique publique et pour l’éducation 
supérieure sont cruciaux. Comment restaurer la confiance et la dignité dans 
des environnements où la corruption est devenue une norme tacite ? 
Comment former des citoyens capables de résister aux compromis moraux et 
de reconnaître la valeur intrinsèque de l’intégrité ?3 L’éducation, à tous les 
niveaux, apparaît comme un levier essentiel : elle peut offrir les outils pour 

 

1 David Graeber. 2015. The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and the Secret 
Joys of Bureaucracy, Brooklyn: Melville House, 23–25. 
2 Jean-François Bayart. 1989. La Politique du ventre : Essai sur le pouvoir, l’argent et 
les hommes en Afrique, Paris : Fayard, 57–60. 
3 Hannah Arendt. 1958. The Human Condition, Chicago: University of Chicago Press, 
44–45. 



“Corruption, non-violence et résilience” |139 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

repenser les pratiques, réveiller la conscience morale et proposer des 
alternatives éthiques viables, allant de la non-violence à l’anarchisme éthique, 
en passant par l’éducation au courage et la résilience citoyenne. 

À ce titre, nous définissons l’anarchisme éthique, à la suite de (McLaughlin, 
2022), comme une tentative, premièrement, d’unir un effort d’action pratique 
anarchiste, au-delà de l’idée centrale que l’anarchisme est opposé à l’État. 
Deuxièmement, l’anarchisme est éthique dans la mesure où c’est un 
« discours éthique sur des pratiques révolutionnaires », elles-mêmes basées 
sur une stratégie anarchiste théorique, décrite par des hégéliens de gauche 
comme Karl Marx, un anarchisme non individualiste mais social. Il s’agit 
d’un consensus non pas seulement théorique mais pratique qui critique le 
caractère religieux du système de G. Hegel, mais veut adopter et diffuser son 
attribut révolutionnaire et transformateur.4 

C’est dans cet espace où la corruption cohabite avec l’espérance que cet 
article cherche à comprendre non seulement comment la corruption s’infiltre, 
mais aussi comment des philosophies et pratiques éthiques silencieuses 
peuvent transformer l’individu et, par ricochet, la société tout entière. Il s’agit 
de révéler les chemins cachés de la transformation sociale, là où l’éthique 
cesse d’être abstraite pour devenir vivante, incarnée et opératoire. 

Ouverture mondiale : Quand le monde vacille, les consciences 

s’éveillent 

Il suffit aujourd’hui d’ouvrir une fenêtre sur le monde pour comprendre que 
quelque chose se fissure dans l’architecture morale de notre époque. Les faits 
ne se contentent plus d’être des faits : ils deviennent des ombres traversant les 
frontières, des rumeurs planétaires qui bousculent la conscience humaine.  
Du Congrès américain à Nairobi, des universités de Santiago aux rues de 
Tbilissi, la corruption circule comme un air vicié. Elle s’insinue entre les 

 

4 Cf. Paul McLaughlin. 2022. Anarchism, anarchists, and anarchy, In: The Routledge 
Handbook of Anarchy and Anarchist Thought, Gary Chartier, Chad Van Schoelandt 
(Eds.), Routledge, 14-29. 
 



140 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

institutions, s’invite dans les respirations du pouvoir, s’accroche aux rideaux 
des palais comme une poussière que rien ne balaie.5 Et pourtant — sous ce 
ciel lourd — quelque chose se lève. Ce ne sont ni armées ni partis, mais des 
gestes minuscules, parfois fragiles comme des lanternes dans le vent, capables 
d’illuminer des continents entiers. À Dakar, des étudiants marchent sans 
pierres, mais avec une conviction qui fissure les vitres du mensonge.6 
À Guatemala City, des mères défient pacifiquement un système politique 
habitué à avaler les vérités. 7 À Hong Kong, les jeunes découvrent que la non-
violence est une stratégie, mais aussi un poème : un moyen de dire « nous ne 
serons pas ce que vous voulez que nous soyons ».8 À Paris, à Téhéran, à 
Lagos, des corps fatigués comprennent que la désobéissance civile n’est pas 
un héroïsme : c’est parfois la dernière manière de rester humain. 

Le monde brûle, mais la résistance ne rugit pas : elle murmure. Dans ce 
théâtre global, la résilience cesse d’être un concept psychologique glissé dans 
les manuels de développement personnel. Elle devient une politique, une 
respiration partagée, un moyen pour des peuples fatigués de tenir debout 
quand tout les pousse à plier. À Beyrouth, des professeurs de philosophie 
enseignent la dignité malgré l’effritement des institutions. 9 

À Santiago, des étudiants défendent la gratuité de l’enseignement comme on 
défend un sanctuaire, conscients que la corruption commence le jour où la 
connaissance a un prix. À Abuja, des associations inventent des pédagogies 

 

5 Hannah Arendt, The Human Condition, op. cite, 44–45. 
6 Jean-François Bayart. 1989.La Politique du ventre : essai sur le pouvoir, l’argent et 
les hommes en Afrique, Paris : Fayard, 78–80. 
7 David Graeber. 2015.The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and the Secret 
Joys of Bureaucracy, Brooklyn: Melville House, 112–115. 
8 Martin Luther King Jr. 1958. Stride Toward Freedom: The Montgomery Story, 
Boston: Beacon Press. 
9 Cf. Aristote, Éthique à Nicomaque, VII, 14–15 : l’idée que le bonheur réside dans 
« l’activité vertueuse » éclaire la résilience silencieuse et la dignité vécue dans les 
contextes de crise. 



“Corruption, non-violence et résilience” |141 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

du courage moral pour que les enfants n’apprennent pas trop tôt ce que 
signifie « payer pour exister ». 

Le blanchiment par le sport (sportswashing)10 apparaît comme cette faculté 
singulière du sport à fasciner et à détourner le regard : il se transforme en un 
miroir éclatant, derrière lequel se dissimulent des stratégies politiques et des 
pratiques moralement ambiguës. Dans ce contexte, l’effet médiatique de la 
visite du président de la FIFA en septembre 2025 prend une résonance 
particulière : il se présente comme une opportunité de stimuler le 
développement des jeunes, de nourrir le sport et de révéler les talents en 
Afrique. Pourtant, à l’œil averti, cette manifestation peut être perçue comme 
un calcul subtil, une manipulation habile où l’éclat des projecteurs vient 
masquer des réalités plus complexes et préoccupantes. INTERPOL11, vigilant 
face au blanchiment et aux manipulations dans le sport, définit cette pratique 
comme le « redressement » d’une réputation ternie par des actes 
répréhensibles ou des politiques controversées : le blanchiment par le sport, 
ou sportswashing. Dans ce panorama mondial, la République démocratique 
du Congo se distingue par ses ambitions sportives spectaculaires : sponsoring 
du FC Barcelona, visites à forte visibilité, commémorations du « Rumble in 
the Jungle ». Ces opérations, oscillant entre visibilité internationale et 
blanchiment par le sport12, révèlent combien l’image d’un pays peut se 
construire au détriment de l’éthique et des ressources publiques.13 Elles 
rappellent que la corruption se glisse jusque sur les terrains de sport, là où 
prestige et pouvoir dansent dans une chorégraphie silencieuse mais 
révélatrice. 

 

10 Le blanchiment par le sport (sportswashing) désigne l’usage du sport par des 
individus, entreprises ou États pour améliorer leur image publique, détourner 
l’attention de pratiques controversées ou légitimer des actions moralement discutables.  
11“Corruption dans le sport”, INTERPOL, site web. https://www.interpol.int/fr/ 
Infractions/Corruption/Corruption-dans-le-sport 
12 “Corruption dans le sport”, INTERPOL, op. cit. 
13 Reuters, “Barcelona Agree Sponsorship Deal with DR Congo to Promote Tourism,” 
Reuters, 17 Juillet 2025, https://www.reuters.com/world/africa/barcelona-agree-
sponsorship-deal-dr-congo-promote-tourism-2025-07-17 



142 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Et dans cette rumeur mondiale, une vérité émerge : la transformation sociale 
ne commence jamais par des coups d’État, mais par des fractures intimes.  
Un professeur qui refuse une enveloppe. Un fonctionnaire qui dit non à une 
signature illégitime. Une femme qui refuse d’échanger son corps contre un 
droit. Un étudiant qui dénonce le favoritisme. Ces gestes ne font pas les gros 
titres. Mais ce sont eux, patiemment, qui renversent les empires. 

Ce que l’actualité mondiale nous apprend, c’est que la corruption n’est jamais 
invincible : elle est seulement habituelle. Et tout ce qui est habituel peut être 
désappris. Il suffit parfois qu’un seul regard lucide vienne troubler la mise en 
scène. La non-violence devient alors une grammaire nouvelle, celle qui 
permet de parler au monde sans répéter sa violence. L’anarchisme éthique 
n’appelle pas au chaos, mais à une responsabilité profonde : devenir le 
pouvoir dont on exige la vertu. La résilience, enfin, nous rappelle qu’une 
société ne se répare pas par décret, mais par reconstruction intérieure. 

Ainsi va le monde en 2025 : un mélange de tragédie et de renaissance. Sous 
les décombres du cynisme, des graines de courage germent. Sous les systèmes 
corrompus, des consciences s’ouvrent. Sous les mensonges, des murmures 
deviennent des chants. La transformation sociale n’est pas un cri. C’est un 
chemin. 

2. Manifestations contemporaines de la corruption 

2.1 Dans les sphères politiques internationales : cadeaux, influences 

et zones grises du pouvoir 

Dans les couloirs feutrés des grandes capitales, la corruption ne se cache plus. 
Elle ne se glisse pas timidement, elle s’exhibe. Elle se parfume, se 
photographie, se publie dans les journaux comme un trophée discret mais 
éclatant. Ce parfum subtil qui flotte entre les murs des institutions semble 



“Corruption, non-violence et résilience” |143 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

presque naturel, comme si le pouvoir et l’éthique étaient désormais des 
mondes parallèles, rarement en contact.14 

En 2025, le quotidien Le Temps révélait que Donald Trump avait reçu une 
montre et un lingot d’or de la part d’hommes d’affaires suisses. Était-ce un 
geste diplomatique traditionnel ou une tentative d’influence déguisée ?15 
Dans ce théâtre politique, la frontière entre geste protocolaire et corruption 
morale paraît tracée au crayon tremblant. Hannah Arendt rappelait :  
« Le pouvoir n’est légitime que tant qu’il repose sur la confiance »16 (Arendt, 
1958). Mais que devient cette confiance lorsqu’elle se mesure en carats et en 
lingots ? 

Comme le révélait quelques mois avant le Huffington Post, le pouvoir se 
manifeste aussi par ses signes et ses symboles, parfois extravagants, parfois 
sobres. Ainsi le 12 mai 2025, Trump envisageait d’accepter ce que l’on 
pourrait appeler un « palace dans le ciel » — un Boeing offert par la famille 
royale du Qatar, d’une valeur de 400 millions de dollars17. Cette extravagance 
moderne trouve un écho symbolique dans la sobriété du pape Léon XIV, qui 
porte la mitre d’évêque mais non plus la tiare, chacun de ces attributs 
incarnant, à sa manière, le pouvoir spécifique qu’il détient. Ces signes, qu’ils 
soient fastueux ou mesurés, résonnent comme des échos lointains de 
traditions anciennes. Déjà, en Égypte sous le règne de Thoutmôsis III (1479-
1425 av. J.-C.), le pharaon recevait des animaux rares, autant de marques 
d’estime et de dons diplomatiques qui liaient prestige, pouvoir et symbolique, 
traversant les âges jusqu’à nos gestes contemporains. Dans ces zones grises, 
la corruption cesse d’être perçue comme un crime ponctuel. Elle devient un 

 

14 Jean-François Bayart. 1989. La politique du ventre : Essai sur le pouvoir, l’argent 
et les hommes en Afrique, Paris : Fayard, 12–15. 
15Le Temps, « Les cadeaux des patrons suisses à Donald Trump constituent-ils une 
tentative de corruption ? », novembre 2025. 
16 Hannah Arendt. 1958.The Human Condition, Chicago: University of Chicago Press, 
52. 
17 « Ce cadeau à 400 millions de dollars que le Qatar veut offrir à Trump fait 
polémique », Huffington Post, YouTube vidéo, 12 mai 2025, 
https://www.youtube.com/watch?v=UcyNK5bbuHM 



144 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

rituel codifié, une tradition tacite, une danse millimétrée entre pouvoir et 
privilège. Chaque geste, chaque sourire, chaque poignée de main devient un 
élément d’un langage implicite, compris uniquement par ceux qui vivent et 
respirent ces sphères, tandis que le citoyen observe, souvent impuissant, les 
contours de la morale se dissoudre sous les lustres du pouvoir. 

Ainsi, dans les sphères internationales, la corruption ne frappe pas seulement 
l’économie ou les institutions : elle ronge la confiance, altère la légitimité et 
transforme le pouvoir en une scène où l’éthique devient optionnelle et la 
transparence une illusion fragile. 

2.2. Dans les États du Sud global : le modèle des “présidents-rois” 

et la culture de la corruption 

Dans certains pays du Sud, la corruption n’est plus simplement un 
dysfonctionnement ou une déviance ponctuelle : elle s’est transformée en 
mode de vie18, en horizon tacitement accepté. De même que l’évolution de 
Darwin révèle la transformation progressive du monde vivant, de même la 
philosophie dialectique de l’Histoire peut éclairer la transformation du 
comportement humain vers une norme de civilisation. Le pouvoir 
charismatique d’un chef constitue le point de départ — le degré zéro — d’un 
système d’organisation, d’où émerge la nécessité de dépasser le modèle du 
président-roi enfantin. La maturité du pouvoir se manifeste dans une 
progression : du simple culte de la personnalité à une éthique de la pudeur, 
puis à l’instauration de la justice, comme le soulignait déjà Protagoras (Platon, 
Protagoras, 320c-322d). La pudeur et la justice, l’attention mutuelle à un bien 
commun et la retenue face à l’étalage des avantages matériels, constituent le 
socle d’une conduite responsable et exemplaire. À l’inverse, l’absence de 
justice et de pudeur transforme chaque exercice du pouvoir en un théâtre de 

 

18 Dans de nombreuses sociétés du Sud, le don s’inscrit dans un tissu social et culturel 
profondément enraciné. Il ne s’agit pas toujours d’une manœuvre intéressée ; souvent, 
il reflète des valeurs de religiosité, de spiritualité et de solidarité qui tendent à s’effacer 
dans les sociétés plus individualistes du Nord, soulignant ainsi les différences éthiques 
et symboliques dans les pratiques sociales à l’échelle globale. 



“Corruption, non-violence et résilience” |145 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

vanité, où l’intérêt personnel prime sur la collectivité et la norme éthique de 
la société. 

Jean-François Bayart avait déjà analysé cette dynamique : « La politique du 
ventre n’est pas une dérive : c’est une logique structurante » (Bayart, 1989). 
Ici, la corruption n’est pas perçue comme un scandale ; elle est devenue 
habitude, un langage social appris et transmis. Les citoyens finissent par 
perdre la crainte respectueuse : la vergogne, et par un mécanisme d’incitations 
aux joies les plus basses, un système d’habitudes se reproduit, comme un 
organisme vivant collectif, et les institutions elles-mêmes semblent s’y 
conformer. Ce n’est plus seulement une question de règles enfreintes, mais 
un délitement profond des ressorts du pouvoir à la fois individuel et une 
désagrégation des obligations communes collectives. 
Cette culture de la corruption a des conséquences directes pour la 
gouvernance et la citoyenneté. Les vertus politiques telles que l’honneur, la 
loyauté et la bienséance collective s’effacent face au népotisme, au gaspillage 
et aux détournements. Les mots eux-mêmes perdent leur sens habituel. 
Thucydide a décrit cette érosion, qui est d’abord sémantique et politique avant 
d’être éthique. On assiste à une crise du langage parallèlement à une crise des 
valeurs, des principes, des devoirs et des droits :  

« On changea jusqu’au sens usuel des mots par rapport aux 
actes dans les justifications qu’on donnait. Une audace 
irréfléchie passa pour dévouement courageux à son parti, une 
prudence réservée pour lâcheté déguisée, la sagesse pour le 
masque de la couardise, l’intelligence en tout pour une inertie 
totale ; les impulsions précipitées furent comptées comme 
qualité virile et les délibérations circonstanciées comme un 
beau prétexte de dérobade… La plupart des hommes aiment 
mieux être appelés habiles en étant des canailles qu’être 
appelés des sots en étant honnêtes : de ceci, ils rougissent, de 
l’autre, ils s’enorgueillissent19. » (Thucydide, III, 82.)  

 

19 Thucydide. 460-400 av. J.-C. Histoire de la guerre du Péloponnèse, III, 82. Trad. J. 
de Romilly. 1990. Paris : Éditions Bouquin. 



146 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Les mécanismes institutionnels ne garantissent plus l’égalité devant la loi, 
mais reflètent la hiérarchie des privilèges. Dans ce contexte, comme nous le 
proposons, la résistance éthique se déploie sur deux fronts complémentaires : 
d’une part, la subversion sémantique des évaluations, et d’autre part, la remise 
en question de la valeur en tant qu’intention éthique. Il s’agit de se concentrer, 
à travers un travail patient et rigoureux, sur l’absence de concepts et sur 
l’impensable que révèlent les habitudes constitutives du monde de la 
corruption, habitudes qui peuvent être freinées par une résistance 
transformatrice. La pesée des propositions ne se limite pas à un simple objet 
de savoir — le « savoir quoi » — mais s’étend également à la manière 
d’orienter l’action pratique, le « savoir comment ». Cette approche se révèle 
précieuse pour renforcer la vigilance citoyenne face aux multiples visages 
changeants de la corruption. 

Ainsi, la corruption dans les États n’est pas un accident : elle est un système 
social et politique, façonné par des siècles de traditions, de pratiques 
clientélistes et de rapports personnels au pouvoir. Comprendre cette 
dynamique est essentiel pour repenser les stratégies de gouvernance, 
renforcer la citoyenneté et envisager des alternatives éthiques adaptées aux 
contextes locaux. 

2.3. Dans les entreprises publiques et parapubliques : réseaux 

informels et deals invisibles 

Dans les entreprises modernes, la corruption n’a pas besoin d’armes ni 
d’enveloppes brunes. Elle se déploie avec élégance, préférant les dîners 
raffinés, les contrats orientés et les faveurs discrètes. Dans ces sphères, la 
violence n’est pas spectaculaire : elle est structurelle, insidieuse, presque 
imperceptible. Mark Robinson observe que 40 à 60 % des pertes 
économiques dans les pays émergents proviennent de pratiques informelles 
telles que les réseaux privés, les conflits d’intérêts ou les recrutements 
biaisés20 (Robinson, 2000). 

 

20 Mark Robinson. 2000. Corruption and Development, op. cit., 27–33. 



“Corruption, non-violence et résilience” |147 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

La véritable violence ici réside dans la résignation morale. Le sentiment que 
« c’est normal », que la justice n’existe pas, que le système est trop vaste pour 
être changé, devient un horizon accepté par tous. Dans ce contexte, l’éthique 
semble une utopie, et le courage un luxe que peu peuvent se permettre. David 
Graeber rappelait pourtant : « Ce que nous appelons réaliste est souvent 
seulement l’habitude de se soumettre » (Graeber, 2015)21. 

C’est dans cette normalisation de la résignation que la non-violence retrouve 
tout son sens. Elle ne se déploie pas par la confrontation, mais par la clarté 
morale et le refus silencieux. Un simple « non », prononcé avec fermeté et 
conscience, devient un acte de rupture. Un geste apparemment minime peut 
fissurer les murs des arrangements invisibles, rappeler que la justice n’est pas 
une option et que l’intégrité reste possible, même dans un monde façonné par 
la compromission élégante et le cynisme institutionnel. 

Ainsi, les entreprises publiques et parapubliques ne sont pas seulement des 
lieux de transactions économiques : elles reflètent et reproduisent des 
logiques de pouvoir, d’influence et de conformité morale, où la corruption 
devient système et où la résistance éthique commence par des gestes 
individuels, mesurés mais puissants. 

2.4. Dans les milieux académiques et éducatifs : corruption et 

dégradation du savoir 

La corruption la plus insidieuse et tragique ne se manifeste pas dans les palais 
ou les salles de marché, mais dans les institutions éducatives. Là où le savoir 
devrait être le socle d’un avenir éclairé, il devient parfois une marchandise. 
Des points, des validations, des recommandations se vendent et s’échangent 
comme des biens de consommation. Ce n’est pas seulement le savoir qui se 
dégrade : c’est le futur lui-même qui se fissure, car les générations qui suivent 
héritent de structures affaiblies, où l’éthique est optionnelle et la compétence 
monnayée. 

 

21 David Graeber. 2015.The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and the Secret 
Joys of Bureaucracy, Brooklyn: Melville House, 12. 



148 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Rappelons l’injonction de Kant est : « Agis de façon telle que tu traites 
l'humanité, aussi bien dans ta personne que dans toute autre, toujours en 
même temps comme fin, et jamais simplement comme moyen22. » (Kant, 
1785). Mais que devient une société lorsque ses enseignants, censés 
transmettre la raison et le jugement moral, deviennent marchands et 
intermédiaires de privilèges ? Le respect et la dignité humaine sont alors 
transformés en variable d’ajustement, et la confiance dans le savoir s’érode à 
mesure que les pratiques opportunistes se normalisent. 

C’est dans ce contexte que la non-violence éducative trouve sa raison d’être 
et toute sa portée. Elle n’enseigne pas seulement à éviter la violence ouverte 
ou institutionnelle ; elle propose un modèle de résistance révolutionnaire car 
silencieuse mais constructive. Elle apprend aux étudiants et aux enseignants 
à reconnaître la dignité comme fondement de toute justice, à valoriser le 
mérite pour lui-même et non pour ses retombées matérielles ou sociales. 

Ainsi, l’éducation devient un lieu de reconstruction éthique : elle offre la 
possibilité de refonder les repères moraux, de restaurer l’intégrité et de 
préparer des citoyens capables de résister aux compromis et aux corruptions 
silencieuses. Dans les salles de classe et les amphithéâtres, la non-violence et 
la conscience morale deviennent des outils de transformation sociale, des 
gestes qui, accumulés, peuvent fissurer les fondations mêmes de l’injustice 
systémique. 

2.5. Dans les dynamiques sociales et interpersonnelles : le corps 

comme monnaie et la violence intime 

L’expression « le corps comme monnaie » désigne les situations dans 
lesquelles le corps – sa présence, sa disponibilité, sa sexualisation, sa force, 
sa santé, son apparence ou sa simple existence – devient une ressource 
négociable. Il sert d’outil d’échange pour obtenir ce qui, normalement, devrait 
relever de droits fondamentaux ou de compétences réelles : un emploi, un 

 

22 Immanuel Kant. 1785. Métaphysique des mœurs I. Fondation. Introduction, Paris, 
GF Flammarion, 1994, trad. Alain Renaut, 108. 
 



“Corruption, non-violence et résilience” |149 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

document administratif, une protection, une promotion, des privilèges 
sociaux ou même de la simple reconnaissance. 

La violence intime renvoie ici à l’ensemble des pressions, explicites ou 
diffuses, qui obligent une personne à engager son corps dans une transaction 
non souhaitée : exploitation, manipulation, chantage affectif, harcèlement, ou 
compromission forcée. C’est une violence « discrète » parce qu’elle se glisse 
dans les interstices du quotidien, dans les rapports de pouvoir ordinaires.  

« Là où le corps devient monnaie, la société révèle sa faillite : chaque 
échange invisible, chaque faveur arrachée, n’est rien d’autre qu’une violence 
intime déguisée en nécessité, une économie du silence où l’humain paie de sa 
propre chair ce que le monde lui refuse en droit. » 

Dans certains environnements, le corps devient la première devise.  
Il s’échange pour obtenir un emploi, un document administratif, une 
promotion, ou un accès à des privilèges invisibles. 

On peut éclairer la notion de privilège invisible23 en observant comment 
certaines présences s’imposent naturellement au sommet des institutions, 
tandis que d’autres doivent sans cesse prouver leur légitimité. Les chiffres 
l’attestent : la puissance publique, l’entreprise et la recherche continuent 
de reconduire silencieusement l’inégalité homme-femme, en particulier 
dans les disciplines des sciences, comme le montrent les données de She 
Figures 2024, où seulement 9 % des brevets techniques sont déposés par 
des équipes majoritairement féminines, et où 3,4 % des femmes, contre 5 
% des hommes, accèdent aux filières d’ingénierie. À ces écarts visibles 
répondent des privilèges plus discrets : — le privilège de la disponibilité, 
cette exigence de temps et de mobilité qui, sous couvert de neutralité 
professionnelle, favorise les personnes célibataires non assignées aux 
charges de la vie domestique ; — le privilège du réseau, ce capital 

 

23 Cf. IPU Parline, OCDE, European commission: Directorate-general for 
research and innovation, She figures 2024 – gender in research and 
innovation – statistics and indicators, publications office of the European union, 
2025, https://data.europa.eu/doi/10.2777/6847557.  

https://data.europa.eu/doi/10.2777/6847557


150 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

relationnel transmis comme une évidence, qui ouvre les portes avant 
même l’épreuve du mérite. Ces privilèges, parce qu’ils se disent à voix 
basse — dans les habitudes, les gestes, les attentes — montrent que 
l’inégalité ne naît pas seulement des règles, mais du tissu même de la vie 
sociale, où certaines personnes avancent sans entrave tandis que d’autres 
doivent payer leur passage. Cette forme de corruption n’est pas 
spectaculaire, elle se déploie dans le silence des regards, des gestes calculés 
et des paroles retenues. La violence qui s’exerce ici est discrète, honteuse, 
presque clandestine. Elle érode la dignité humaine de manière subtile, mais 
durable, en transformant le corps en instrument de transaction et de contrôle. 
Simone de Beauvoir l’avait déjà suggéré : « Le corps n’est pas une chose : 
c’est une situation. » 
C’est précisément dans cette « situation » imposée que s’inscrit la 
vulnérabilité silencieuse de ceux qui subissent une corruption qui touche non 
seulement à leurs droits, mais à leur être même.24 (Beauvoir, Le Deuxième 
Sexe, 1949). En ce sens, Beauvoir nous rappelle que l’oppression trouve 
toujours un point d’ancrage dans le corps, parce qu’il est le premier territoire 
où se jouent la dépendance et la domination. Et dans cette réalité concrète, 
lorsque le déséquilibre des forces oblige une personne à consentir à des « 
arrangements » qu’elle n’a pas choisis, chaque compromis imposé devient 
une blessure silencieuse faite à son autonomie. Il ne s’agit pas des concessions 
ordinaires de la vie sociale, mais de celles qui naissent d’une nécessité, d’une 
peur, d’un rapport de pouvoir inavoué. Peu à peu, ces trocs tacites s’installent, 
se répètent, s’enracinent. Et c’est ainsi que la société commence, presque sans 
s’en rendre compte, à tolérer — voire à banaliser — ce qui, au fond, devrait 
rester inacceptable. Alors, la violence se fait discrète, presque invisible, mais 
jamais innocente : elle continue de travailler les êtres, de les fragiliser, de les 
réduire en silence. 
En vérité, il est essentiel de distinguer ce qui relève du conflit et ce qui relève 
de la violence. Le conflit, inhérent à toute vie sociale, s’inscrit dans la 
dynamique naturelle d’une communauté : il naît de la rencontre entre des 
droits, des intérêts ou des visions du monde qui se heurtent, mais restent 

 

24 Simone de Beauvoir, Le Deuxième Sexe. Paris : Gallimard, 1949, 19. 



“Corruption, non-violence et résilience” |151 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

discutables, négociables, réversibles. Le conflit, lorsqu’il est sain, participe à 
la respiration d’une société vivante. 

La violence, elle, surgit lorsque l’un des protagonistes perd la liberté de 
choisir, de dire non, de défendre ses frontières intérieures. Elle commence là 
où le rapport de forces écrase la dignité, réduit l’autre au silence ou l’oblige à 
consentir à ce qu’il n’aurait jamais accepté librement. C’est cette violence-là, 
discrète et honteuse, qui s’insinue dans les corps et les consciences, au point 
de faire croire que l’inacceptable ferait partie de l’ordre normal des choses. 

Et c’est précisément à cet endroit—dans cette fissure où l’humain vacille mais 
ne cède pas entièrement—que la résilience acquiert une dimension 
philosophique et éthique. 

Se reconstruire sans reproduire la violence reçue devient alors un acte de 
lucidité et de courage. Refuser d’ajouter de l’ombre à l’ombre, refuser de 
perpétuer ce qui nous a blessés : voilà ce qui distingue la simple survie de la 
véritable reconstruction intérieure. La résilience transforme la souffrance en 
force, la lucidité en refus, et le corps — longtemps instrumentalisé — en 
espace de résistance. 

Elle est cette manière intime de dire : « Vous avez pu me contraindre un 
temps, mais vous ne me définirez pas. ». Là où la corruption crée des 
situations de contrainte feutrée — ces pressions invisibles25 qui forcent les 
corps, modèlent les comportements et bâillonnent les consciences — la 
résilience devient un espace d’affirmation de soi. Car lorsque cette oppression 

 
25 Par oppression silencieuse, nous désignons l’ensemble des formes de contrainte qui, 
sans recourir à la violence manifeste, altèrent néanmoins la capacité d’un individu à 
exercer son autonomie. Elle se caractérise par des pressions implicites, des injonctions 
tacites, des gestes ou des attitudes qui imposent un rapport de forces invisible mais 
effectif. Cette violence discrète – psychologique, morale ou symbolique – agit dans les 
interstices du quotidien, transformant la vulnérabilité en outil de contrôle. Elle demeure 
« silencieuse » parce qu’elle se déploie sans éclat ni scandale, et « oppressive » parce 
qu’elle réduit progressivement la faculté de dire non, de choisir et de défendre son 
intégrité. 

 



152 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

discrète, faite de silences imposés et de gestes qui enferment, tend à 
normaliser l’inacceptable, la résilience permet au contraire de préserver 
l’intégrité intérieure et d’ouvrir des voies de transformation. 
Elle rappelle qu’au cœur même de la vulnérabilité peut naître une force 
capable de défaire, pas à pas, les mécanismes qui perpétuent la domination. 

Ainsi, la résistance naît d’abord dans l’espace intérieur où chacun exerce sa 
faculté de discernement. Un refus assumé, un geste maîtrisé — si infime soit-
il — peut constituer le premier mouvement d’émancipation face à des formes 
de pression qui, sans être spectaculaires, n’en demeurent pas moins 
inadmissibles lorsqu’elles contraignent la liberté de choisir. La résilience 
devient alors un outil éthique : non pour dénoncer une domination diffuse ou 
abstraite, mais pour répondre avec lucidité aux situations concrètes où l’abus 
de pouvoir franchit la limite du tolérable. Elle permet de rétablir un espace de 
dignité, non contre le pouvoir en général, mais contre les usages du pouvoir 
qui prétendent s’imposer au mépris de l’autonomie de la personne. 

2.6. Sport, influence et diplomatie d’image : parrainage international et 
blanchiment par le sport en Afrique centrale 

Il est des scènes qui, au premier regard, semblent n’appartenir qu’au grand 
théâtre du divertissement global : stades illuminés, foules en liesse, maillots 
éclatants brandis comme de nouveaux étendards modernes. Mais derrière 
cette façade aux couleurs vives se déploient des mécanismes plus subtils — 
des stratégies d’influence, des négociations d’image, et une diplomatie 
silencieuse où le sport devient un langage autant qu’un outil. Dans cet 
entrelacs d’émotions collectives et d’intérêts bien calculés, la frontière entre 
passion sportive et instrumentalisation politique s’efface parfois, révélant le 
terrain ambigu où prospère le blanchiment par le sport (sportswashing). Dans 
nombre d’États africains, et particulièrement en Afrique centrale, la 
diplomatie par le sport est devenue un miroir étrange où se reflètent autant 
l’aspiration à la reconnaissance internationale que les mécanismes, plus 
discrets, de légitimation politique interne. 

En 2025, un exemple a frappé les observateurs : l’accord de sponsoring 
conclu entre la République démocratique du Congo et le FC Barcelone, 



“Corruption, non-violence et résilience” |153 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

évalué à environ 40 millions d’euros selon plusieurs sources internationales26. 
Officiellement, destiné à promouvoir le tourisme congolais sous le slogan 
« Visit Congo », l’accord fut reçu avec étonnement et scepticisme, tant en 
Europe qu’en Afrique. Les analyses indépendantes soulignèrent d’emblée la 
disproportion entre les priorités nationales (sécurité, infrastructures sociales, 
éducation) et cette dépense symbolique à visée de prestige international.  
Les zones grises de financement, l’absence d’étude d’impact, et le caractère 
unilatéral de la communication gouvernementale alimentèrent un débat vif 
sur l’efficience et la transparence de l’usage des fonds publics 27. 

Cette opération s'inscrit dans un mouvement plus large. Depuis plusieurs 
années, les gouvernements du Sud global investissent dans le « Branding 
National » par le biais du football professionnel : maillots de l’AC Milan, 
collaborations médiatiques avec l’AS Monaco, annonces amplifiées sur les 
réseaux sociaux par des ministères en quête de visibilité. À Kinshasa, les 
autorités ont affirmé vouloir projeter une image « moderne, dynamique et 
attractive » du pays. Mais cet activisme sportif soulève une question lourde : 
à qui profitent réellement ces investissements ? Au développement national 
— ou à la consolidation d’une image politique ? 

Le spectacle sportif devient alors un outil diplomatique, un instrument 
d’enchantement qui cherche à détourner l’attention d’une réalité plus âpre. 
On se souvient aussi des visites très médiatisées : Gianni Infantino, président 
de la FIFA, accueilli à Kinshasa avec cérémonial et caméras internationales, 
ou encore Mike Tyson, invité lors du cinquantième anniversaire du Rumble 
in the Jungle, où il rencontra le chef de l’État et participa à des activités 
commémoratives reprises en boucle sur les réseaux officiels 28. Ces présences 

 

26 Reuters, “Barcelona Agree Sponsorship Deal with DR Congo to Promote Tourism,” 
17 juillet 2025. 
27 SportsPro, “Barcelona Set for ‘€40m’ DR Congo Training Kit Deal,” juillet 2025. 
Courrier international, « La RD Congo veut s’afficher sur les maillots de football : 
un “gaspillage d’argent” », 16 juillet 2025. 
28 AFP/Anadolu, “Gianni InfantinoVisits Kinshasa,” vidéos reportage, 2025 ; 
Reuters/Anadolu, couverture de la venue de Mike Tyson à Kinshasa pour le 50ᵉ 



154 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

en apparence festives réactivent une question essentielle : la célébrité 
importée peut-elle devenir la nouvelle monnaie d’influence dans des espaces 
politiques fragiles ? 

Les études sur le blanchiment par le sport (sportswashing) montrent que ces 
opérations permettent à des gouvernements contestés ou en déficit de 
légitimité morale de se vêtir provisoirement d’un manteau de respectabilité 
internationale. Elles servent aussi à réorienter l’attention publique : remplacer 
les débats d’intégrité par des spectacles accessibles, détourner le regard des 
urgences éthiques par l’euphorie collective29. La corruption moderne ne se 
manifeste plus seulement dans les enveloppes qui circulent dans l’ombre, 
mais aussi dans cette gestion performative de l’image. Un maillot porté par 
des géants européens peut ainsi devenir, paradoxalement, un outil de 
brouillage de la conscience citoyenne. 

Pourtant, tout n’est pas fatalité. Ces opérations révèlent aussi, en creux, une 
soif profonde de reconnaissance et la conviction — encore confuse — qu’un 
pays peut se réinventer par son image. La question n’est donc pas de 
condamner le désir de présence internationale, mais de lui offrir un cadre 
éthique solide : transparence intégrale des financements, participation 
citoyenne, évaluation rigoureuse de l’impact social, et surtout une cohérence 
entre image projetée et réalité vécue. Sans cela, la diplomatie sportive restera 
une mise en scène brillante qui s’effrite au toucher, incapable de nourrir la 
confiance publique ni de soutenir une transformation sociale authentique. 

 

anniversaire du Rumble in the Jungle, octobre 2025, rappelant le championnat mondial 
des poids lourds entre George Foreman vs. Muhammad Ali, en 1974. 
29 Cf. Alan Bairner et al., 2017, Routledge Handbook of Sport and Politics sur le 
blanchiment par le sport et la légitimation politique par le sport. 
 



“Corruption, non-violence et résilience” |155 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

3. Alternatives éthiques : non-violence, anarchisme 

éthique et résilience 

3.1. La non-violence comme méthode de transformation sociale : 

l’éducation et le refus du troc moral 

La corruption commence souvent dès les premières leçons de vie. Lorsque 
les parents disent : « Si tu ranges ta chambre, tu auras cinq francs », ils croient 
enseigner l’ordre et la discipline. Mais, parfois, ce que l’on transmet est un 
troc moral : un apprentissage implicite selon lequel tout acte juste doit être 
récompensé.30 Ainsi, dès l’enfance, le sens du devoir et de l’éthique se voit 
entaché par le dressage social ou proto-éthique de l’autorité, et la logique de 
l’échange. Ce que l’on fait répéter, et valorise dans les échanges sociaux, finit 
par façonner la moralité de l’individu, sa perception du juste et de l’injuste, et 
sa capacité à résister aux pratiques corrompues. 

La non-violence éducative offre un approfondissement radical et une forme 
de conversion à une foi philosophique. Elle n’enseigne pas seulement à éviter 
les violences physiques ou visibles ; elle apprend à reconnaître et à respecter 
la dignité humaine comme valeur intrinsèque.31 L’acte juste n’est pas celui 
qui rapporte ou qui procure un avantage matériel : il est juste parce qu’il 
correspond à un principe moral. Cette approche transforme l’éducation en 
outil de dénormalisation de la corruption et des arrangements invisibles. Elle 
prépare des citoyens capables de discerner le bien dans des contextes où la 
compromission est la norme. 

Appliquée de manière cohérente, la non-violence ne se limite pas à la sphère 
domestique : elle devient une méthode de transformation sociale. Elle forge 
des individus capables de résister aux systèmes d’injustice, de questionner les 
structures de pouvoir et de promouvoir des alternatives éthiques durables. 

 

30 David Graeber. 2015. The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and the Secret 
Joys of Bureaucracy, Brooklyn: Melville House, 47–48. 
31 Immanuel Kant. 1785. Métaphysique des mœurs I. Fondation. Introduction, op. cit. 



156 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Elle révèle que la lutte contre la corruption ne passe pas seulement par les lois 
et les institutions, mais par des gestes quotidiens, des choix conscients et des 
pratiques éducatives cohérentes, qui enseignent que le respect du juste et du 
vrai ne se négocie pas, selon les circonstances, mais que ces normes découlent 
d’un impératif catégorique. 

3.2. L’anarchisme éthique et l’anarchisme académique 

L’anarchisme éthique n’est pas le chaos. Il n’est pas l’abolition immédiate de 
toute structure au nom d’un devoir absolu. Il est, au contraire, une critique 
profonde et constructive de la domination, de l’autorité arbitraire et des 
hiérarchies qui étouffent l’autonomie. Dans un monde où le pouvoir se 
déploie souvent au détriment de la justice et de la dignité humaine, cette 
approche invite à questionner légitimité et responsabilité, à réfléchir sur la 
manière dont les règles et institutions façonnent la vie quotidienne et les 
relations sociales. 

L’anarchisme éthique propose une lecture morale du pouvoir : celui-ci n’est 
légitime que s’il sert le bien commun, s’il respecte l’intégrité des individus et 
s’il permet l’expression de la conscience critique. Celle-ci peut être définie 
avec Kant comme autonomie fondée sur la forme de la loi morale sous 
l’impératif catégorique et l’exigence d’universalité des règles de pratique.32 
Cette posture diffère de l’anarchisme académique parce qu’elle transforme la 
citoyenneté en exercice d’autonomie, où chaque individu est responsable de 
ses choix et des conséquences sur le collectif, et donc n’est pas l’apanage 
d’une minorité, ou d’un leadership par le haut. Rompre avec une soumission 
aveugle permet de créer des espaces de liberté et de responsabilité concrète 
précises, à partir de standard auxquels un consentement adulte peut agir. 

Cette philosophie n’est pas utopique dans son essence. Elle agit par petites 
ruptures : refuser une pratique corrompue, dénoncer un abus, inventer des 
alternatives locales où le pouvoir n’est pas imposé mais partagé. Elle repose 
sur la conviction que la transformation sociale durable commence par la 

 

32 Immanuel Kant, Qu'est-ce que les Lumières ? 1784. Trad. Jean-François Poirier et 
Françoise Proust, Paris : Flammarion, 2020. 



“Corruption, non-violence et résilience” |157 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

conscience individuelle, par le refus des compromis moraux silencieux et par 
la promotion de relations horizontales fondées sur le respect et la solidarité. 

Ainsi, l’anarchisme éthique ne détruit pas le monde existant : il le réinterroge. 
Il transforme le questionnement sur l’autorité en exercice moral et politique, 
et redonne sens à l’autonomie citoyenne. Dans les sociétés où la corruption et 
la domination sont normalisées, cette approche offre une voie pour 
reconstruire la confiance, stimuler la responsabilité et réveiller la capacité des 
individus à agir avec intégrité et discernement. 

3.3. L’anarchisme éthique comme éducation au courage moral : 

recréer l’intégrité dans chaque geste 

L’éducation au courage moral est une résistance aux pratiques, bien 
qu’innocentes en apparence, qui installent l’idée que la valeur d’un acte 
dépend de ses conséquences, de son retour immédiat d’investissement, et non 
de sa justesse intrinsèque. L’éducation au courage moral propose de rompre 
avec cette logique, elle veut réapprendre à considérer l’acte juste comme 
valeur en soi, indépendamment de tout calcul des conséquences et incitation 
de récompense. 

Il s’agit de former des individus capables de résister aux compromissions 
silencieuses, aux arrangements informels et aux pressions sociales qui 
déforment le jugement éthique. Ce courage moral se manifeste dans de petits 
gestes quotidiens : refuser une injustice, dénoncer une pratique abusive, 
défendre une vérité même lorsqu’elle est impopulaire. Il transforme 
l’éducation en laboratoire d’intégrité, où chaque choix conscient contribue à 
reconstruire une culture de l’éthique et de la responsabilité. 

Cette éducation dépasse la sphère individuelle. Elle devient un outil collectif 
pour recréer des institutions où la transparence, la justice et le respect de la 
dignité humaine ne sont pas des idéaux abstraits mais des pratiques. Comme 
levier ces pratiques ont un effet puissant pour transformer la culture de la 
corruption en culture de responsabilité. L’anarchisme éthique fait de chaque 
individu un acteur de changement, capable de contribuer à un horizon social 
où l’intégrité et la justice ne sont plus négociables, mais vécues et incarnées. 



158 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

3.4. La résilience comme choix politique et éthique : reconstruire 

sans reproduire les violences 

La résilience ne se limite pas à une capacité individuelle à surmonter 
l’adversité. Elle devient un choix politique et éthique lorsqu’elle s’inscrit dans 
une réflexion sur les structures sociales et les pratiques de pouvoir33.  
Cette approche trouve ses racines dans la psychologie et les sciences sociales, 
qui montrent que les expériences de traumatisme, d’oppression ou de 
marginalisation peuvent soit enfermer les individus dans un cycle de 
reproduction de la violence, soit, si elles sont accompagnées d’un 
encadrement éthique et d’une réflexion critique, devenir des leviers de 
transformation.34 La résilience devient alors une pratique quotidienne : 
reconnaître l’injustice, résister aux pressions morales et institutionnelles, et 
agir avec intégrité même lorsque personne ne regarde. 

Au niveau citoyen, la résilience prend une dimension collective. Elle forge 
des communautés capables de maintenir la dignité, de soutenir ceux qui 
subissent l’oppression et de construire des espaces de dialogue et de justice. 
Elle transforme la réaction individuelle en action politique : chaque geste, 
chaque refus conscient, chaque choix éthique devient une brique dans la 
reconstruction d’une société où la corruption et la domination ne sont plus des 
normes tacites, mais des anomalies à corriger. 

Ainsi, la résilience dépasse le simple cadre de la survie. Elle devient un outil 
de transformation sociale et éthique, un moyen de déconstruire les systèmes 
d’injustice tout en réaffirmant la valeur de la conscience morale et de la 
responsabilité citoyenne. Dans ce cheminement, chaque individu peut 
contribuer à un monde où la justice et l’intégrité ne sont plus négociables, 
mais vécues comme principes fondamentaux de l’existence sociale. 

 

33David Graeber. 2015. The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and the Secret 
Joys of Bureaucracy. Brooklyn: Melville House, 78–80. 
34 Michael Ungar. 2012. The Social Ecology of Resilience: A Handbook of Theory and 
Practice. New York: Springer, 45–47. 



“Corruption, non-violence et résilience” |159 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

4. Convergences entre éthique et responsabilité 

citoyenne 
Lorsque l’on observe les chemins de la non-violence, une convergence 
profonde se dessine entre l’anarchisme éthique et la résilience, comme nous 
venons de le voir. Ces philosophies de l’éthique pratique, bien que différentes 
dans leurs approches, partagent une même ambition : transformer l’individu 
pour transformer le collectif. Elles insistent sur l’autonomie morale, la 
conscience des choix et la capacité à résister aux logiques de domination et 
de compromission. La non-violence dénormalise la force et la coercition, 
l’anarchisme éthique interroge le pouvoir et redéfinit la légitimité, et la 
résilience transforme l’expérience de l’adversité en moteur de reconstruction 
et de changement.35 Ensemble, ces outils offrent un cadre pour repenser la 
manière dont nous habitons le monde, et interagissons avec les structures 
sociales. 

Ces approches invitent à reconsidérer la responsabilité individuelle et 
collective de manière radicale. La corruption, la violence ou la 
compromission morale ne sont pas seulement des questions institutionnelles, 
elles se nourrissent de choix quotidiens, de silences et d’arrangements tacites. 
Reconnaître sa part de responsabilité, c’est accepter que chaque geste, chaque 
refus, chaque décision éthique contribue à la construction d’une culture de 
justice ou à la perpétuation de l’injustice. L’autonomie citoyenne devient ainsi 
un outil de transformation sociale, car elle permet à chaque individu de 
mesurer l’impact de ses actions et de refuser les compromissions qui 
dégradent le tissu moral de la société. 

En combinant non-violence, anarchisme éthique et résilience, on obtient une 
vision complémentaire de la transformation éthique. La non-violence éduque 
à la patience et à la maîtrise des rapports de force, l’anarchisme éthique 
encourage la vigilance critique et la reconstruction des institutions sur des 
bases horizontales, et la résilience offre les moyens psychologiques et 

 

35 Gene Sharp. 1973. The Politics of Nonviolent Action. Boston: Porter Sargent, 15–
18. 



160 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

éthiques de persévérer face aux pressions et aux injustices. Ensemble, ces 
philosophies créent un horizon où l’intégrité et la dignité ne sont plus des 
idéaux abstraits. Les philosophies ou les conventions sont distinctes des 
pratiques vivantes et accessibles. Dépasser les cadres conceptuels dans un 
élan d’écoute, implique inversement de réaliser que ces cadres préexistent 
aussi chez ceux qui n’ont pas une formation théorique très élaborée, et qu’il 
est d’autant plus urgent d’opérer cette résistance, qu’on manque une méta-
compréhension des codes et des systèmes en arrière-plan.  

Enfin, cette discussion suggère que la lutte contre la corruption et la violence 
invisible ne peut se réduire aux sanctions ou aux réformes institutionnelles. 
Elle exige une transformation culturelle, morale et éducative, où chaque 
individu devient acteur de changement. En réaffirmant l’autonomie, le 
discernement et le courage moral, la société peut espérer créer des espaces de 
justice et de solidarité durables, capables de résister aux logiques de 
domination et d’exploitation. 

5. Conclusion : la non-violence comme boussole 
dans un monde corrompu 
La corruption est un masque. Elle avance dans l’ombre, mais vit grâce à la 
lumière que nous lui accordons. La non-violence, l’anarchisme éthique 
humaniste et la résilience éducative ne sont pas de simples utopies : elles 
constituent des boussoles, des manières de refuser la soumission morale et 
des chemins intimes pour reconstruire le monde sans le reproduire.  
La corruption cessera le jour où nous cesserons de la tolérer — même 
lorsqu’elle nous avantage. Parfois, le courage commence par un simple 
geste : ouvrir les yeux ou « Sapere aude ! », comme invitait Kant qui montrait 
déjà, que la sortie de l'homme « hors de l'état de tutelle dont il est lui-même 



“Corruption, non-violence et résilience” |161 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

responsable », est essentiel car « l'état de tutelle est l'incapacité de se servir de 
son entendement sans être dirigé par un autre.36 » 

La non-violence se révèle comme un guide discret mais puissant, capable de 
distinguer le juste de l’inacceptable sans recourir à la force ou à la coercition. 
La transformation durable ne naît pas de coups d’éclat, mais de gestes 
cohérents, d’une déontologie capable de fissurer les systèmes d’injustice et 
d’ouvrir de nouvelles voies pour la conscience collective.37 

Les institutions éducatives jouent un rôle central dans cette régénération 
éthique. Elles façonnent les esprits, construisent des repères moraux et offrent 
les outils pour exercer courage et autonomie. En réaffirmant que le savoir et 
l’intégrité ne se marchandent pas, elles deviennent des laboratoires de 
citoyenneté, des espaces où l’éducation à la non-violence, à la résilience et à 
l’éthique critique peut prendre racine.38 

Mais la lucidité seule ne suffit pas. La transformation sociale exige que la 
conscience se traduise en action. Chaque geste juste, chaque refus conscient, 
chaque prise de position éthique devient un acte fondateur, capable de 
reconstruire les relations humaines et sociales sur des bases de respect, de 
confiance et de solidarité. Ces actes, bien que modestes individuellement, 
s’additionnent pour produire des changements significatifs et durables. Dans 
ce cadre, la non-violence, l’anarchisme éthique et la résilience ne sont pas de 
simples idéaux : ce sont des pratiques concrètes, des outils d’émancipation et 
des chemins vers une transformation sociale profonde, offrant un horizon où 
la dignité humaine et l’éthique deviennent la norme, et non l’exception.  

 

36 Immanuel Kant, Qu'est-ce que les Lumières ? 1784. Trad. Jean-François Poirier et 
Françoise Proust, Paris : Flammarion, 2020. 
37 David Graeber, 2015, op. cit., 112–115. 
38 Aristote, Éthique à Nicomaque, trans. moderne (Paris: Les Belles Lettres, 1997), 
78–80 



162 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

2. Bibliography 
Aristote. Éthique à Nicomaque. Paris : Les Belles Lettres, 1997. 

Bairner, Alan, John Kelly, et Jung Woo Lee (Eds.). 2017. The Routledge 
Handbook of Sport and Politics. London: Routledge. 

Bayart, Jean-François. 1989. La politique du ventre : Pouvoir, argent et 
hommes en Afrique. Paris : Fayard. 

Beauvoir, Simone de. 1949. Le deuxième sexe. Paris : Gallimard. 

Bourdieu, Pierre. 1998. La domination masculine. Paris : Seuil. 

Brannagan, Paul M., et Richard Giulianotti. “Soft Power and Soft 
Disempowerment: Qatar, Global Sport and Football’s 21st Century 
Transformations.” International Affairs 94, no. 5 (2018): 1139–
1160. 

Chappelet, Jean-Loup. 2021. The Olympic Games, the Stakes of Sports 
Governance and Corruption. Lausanne: University of Lausanne 
Press. 

De Sardan, Jean-Pierre Olivier. 2015. Anthropologie de la corruption. Paris : 
Karthala. 

Freire, Paulo. 1974. Pédagogie des opprimés. Paris : Maspero/ 
La Découverte. 

Graeber, David. 2015. The Utopia of Rules: On Technology, Stupidity, and 
the Secret Joys of Bureaucracy. Brooklyn: Melville House. 

Kant, Immanuel. 1785. Métaphysique des mœurs I. Fondation. Introduction, 
Paris, GF Flammarion, 1994, trad. Alain Renaut. 

 ——, Qu'est-ce que les Lumières ? 1784. Trad. Jean-François Poirier et 
Françoise Proust, Paris : Flammarion, 2020. 

King, Martin Luther Jr. 1958. Stride Toward Freedom: The Montgomery 
Story. Boston: Beacon Press. 



“Corruption, non-violence et résilience” |163 

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Mbembe, Achille. 2020. De la postcolonie. Essai sur l'imagination politique 
dans l'Afrique contemporaine, Paris, coll. La Découverte. Poche, 
Essais. 

Noddings, Nel. 2003. Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral 
Education. Berkeley: University of California Press. 

Nussbaum, Martha. 2011. Creating Capabilities: The Human Development 
Approach. Cambridge: Belknap Press. 

Robinson, Mark. 2000. Corruption and Development. London: Palgrave 
Macmillan. 

Rose-Ackerman, Susan, et Bonnie Palifka. 2016. Corruption and 
Government: Causes, Consequences, and Reform. 2nd ed. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant 
Resistance. New Haven: Yale University Press. 

Sharp, Gene. 1973. The Politics of Nonviolent Action. Boston: Porter Sargent. 

Thucydide, Histoire de la guerre du Péloponnèse. Trad. J. de Romilly. 1990 

Tolstoï, Léon. Le Royaume de Dieu est en Vous. Paris : GF-Flammarion, 
2015. 

Ungar, Michael. 2019. Change Your World: The Science of Resilience and 
the True Path to Success. New York: Knopf. 

Autres sources 
AFP / Anadolu. “Gianni Infantino Visits Kinshasa for Sports Diplomacy 

Talks.” AFP–Anadolu Agency, 2025. 

BBC News. “Gift Diplomacy and Ethical Controversies in Global Politics.” 
BBC News, 2024. 

Courrier International. “La RD Congo veut s’afficher sur les maillots de 
football : un ‘gaspillage d’argent’.” Courrier International, July 16, 
2025. https://www.courrierinternational.com 



164 | Jimmy Mpezo  

Journal of Ethics in Higher Education 7.1(2025) 
 

Englebert, Pierre. 2023. Inside African Politics. 3rd ed. Boulder: Lynne 
Rienner. 

Le Temps. “Les cadeaux des patrons suisses à Donald Trump constituent-ils 
une tentative de corruption ?” Le Temps, novembre 2025. 
https://www.letemps.ch/economie/les-cadeaux-des-patrons-
suisses-a-donald-trump-constituent-ils-une-tentative-de-corruption 

Reuters / Anadolu. “Mike Tyson Visits Kinshasa to Mark 50th Anniversary 
of the ‘Rumble in the Jungle’.” Reuters, October 2025. 
https://www.reuters.com 

Reuters. “Barcelona Agree Sponsorship Deal with DR Congo to Promote 
Tourism.” Reuters, July 17, 2025. 

SportsPro. “Barcelona Set for ‘€40m’ DR Congo Training Kit Deal.” 
SportsPro, July 2025. https://www.sportspro.com 

Transparency International. 2025. Corruption Perceptions Index 2024. 
Berlin: TI. 

Tull, Denis. 2022. Gouverner au Congo : Violence, ressources et pouvoirs. 
Paris : CNRS Éditions. 

3. Biographie sommaire 
Philanthrope et essayiste engagé sur le thème d’une gouvernance éthique et 
humaine, Jimmy Mpezo œuvre pour une société plus juste et responsable. 
Il est l’auteur en 2025 de l’essai : Épanouissement intégral : Clés pour une 
gouvernance éthique et prospère, Lyon, et de Code du cœur quand l’amour 
défie l’intelligence artificielle (IA), Le Locle. Ses travaux explorent les liens 
entre humanisme, éthique et transformation sociale. 
Courriel : mpezoj@hotmail.com 


	Mots clés
	Résumé
	1. Introduction
	Ouverture mondiale : Quand le monde vacille, les consciences s’éveillent

	2. Manifestations contemporaines de la corruption
	2.1 Dans les sphères politiques internationales : cadeaux, influences et zones grises du pouvoir
	2.2. Dans les États du Sud global : le modèle des “présidents-rois” et la culture de la corruption
	2.3. Dans les entreprises publiques et parapubliques : réseaux informels et deals invisibles
	2.4. Dans les milieux académiques et éducatifs : corruption et dégradation du savoir
	2.5. Dans les dynamiques sociales et interpersonnelles : le corps comme monnaie et la violence intime

	3. Alternatives éthiques : non-violence, anarchisme éthique et résilience
	3.1. La non-violence comme méthode de transformation sociale : l’éducation et le refus du troc moral
	3.2. L’anarchisme éthique et l’anarchisme académique
	3.3. L’anarchisme éthique comme éducation au courage moral : recréer l’intégrité dans chaque geste
	3.4. La résilience comme choix politique et éthique : reconstruire sans reproduire les violences

	4. Convergences entre éthique et responsabilité citoyenne
	5. Conclusion : la non-violence comme boussole dans un monde corrompu
	2. Bibliography
	Autres sources

	3. Biographie sommaire

